
Predigten an der Schlosskirche
Lutherstadt Wittenberg
7. Dezember 2025 - 2. Sonntag im Advent

Predigt:
Pfarrer Prof. Dr. Martin Keßler
Evangelisch-Theologische Fakultät, Universität Bonn

Predigtmanuskript – es gilt das gesprochene Wort!

Gibt es helle und dunkle Stellen in der Schrift?

Gnade sei mit euch und Friede von Gott, unserm Vater, und dem Herrn Jesus Christus.

Liebe Gemeinde!

Wie liest man am besten in der Bibel – und wie versteht man sie am ehesten? Wo fängt man an 
zu lesen, und wie erschließt man sich, was sich einem nicht selbst unmittelbar erschließt. Nun ja: 
Eine Möglichkeit haben Sie gewählt – eine besonders schöne Möglichkeit: Sie haben sich mehre-
re biblische Texte vorlesen lassen. Sie haben sich mehrere Texte vorlesen lassen, die aufgrund ih-
rer Inhalte einmal ausgewählt wurden, die einander zugeordnet wurden und die ihren wiederkeh-
renden Ort im Kirchenjahr gefunden haben. Und nun freuen Sie sich auf eine Erklärung, eine Aus-
legung – die im besten Falle beides ist: erhellend und erbauend.

Aber was für einen Text haben wir eben gehört? Einen, der in die Adventszeit passt? Der den be-
sinnlichen Kerzenschein der zweiten Adventskerze noch erhellt – oder nicht eher etwas verdun-
kelt? Ist es ein Text, der zu dem Duft gebrannter Mandeln passt und einen möglichen Besuch des 
Weihnachts- oder eines Aventsmarktes atmosphärisch vorbereitet? Unser Text ruft uns zu: All dies 
wird vergehen! „Himmel und Erde werden vergehen.“ „Menschen werden vergehen vor Furcht und 
in Erwartung der Dinge, die kommen sollen über die ganze Erde.“ „Die Kräfte der Himmel werden 
ins Wanken kommen. Und alsdenn werden sie sehen den Menschensohn kommen in einer Wolke 
mit großer Kraft und Herrlichkeit.“

Was uns hier angekündigt wird, ist nicht die Geburt des Herren. Es ist keine Vorbereitung auf das 
Kind in der Krippe, von dem wir im Weihnachtsgottesdienst, in gut zwei Wochen, ebenfalls nach 
dem Lukasevangelium hören werden: „Ihr werdet finden das Kind in Windeln gewickelt und in ei-
ner Krippe liegen.“ Hier hören wir von der Wiederkehr des Herrn. Die Ankunft, die uns hier verhei-



ßen wird, ist die Ankunft des „Menschensohnes in einer Wolke mit großer Kraft und Herrlichkeit“. 
Geschildert wird uns der Beginn der Endzeit. Hingewiesen werden wir auf die Zeichen der End-
zeit, auf Naturkatastrophen, besondere himmlische Erscheinungen, ja: auf „Kriege und Unruhen“. 
Etwas früher im Lukasevangelium heißt es: „Ein Volk wird sich erheben gegen das andere, und 
es werden geschehen große Erdbeben und hier und dort Hungersnöte und Seuchen; auch wer-
den Schrecknisse und vom Himmel her große Zeichen geschehen.“

Vielleicht geht es Ihnen bei diesen Passagen wie mir, als ich sie als Jugendlicher las und zutiefst 
erschrak. Wird uns hier möglicherweise geschildert, was wir in unserer Gegenwart erleben? Sind 
die Zeichen unserer Zeit die Zeichen der Endzeit? Wie können wir Aufschluss gewinnen? Gibt es 
in der Heiligen Schrift vielleicht noch weitere Passagen, die uns genau diese Entwicklungen in 
größerer Ausführlichkeit beschreiben? Suchen wir nach dem Kommen des Menschensohnes in 
Wolken, finden wir zwei Abschnitte. Beide zeigen zukünftige Entwicklungen an. Zunächst träumt, 
vor Christi Geburt, ein Mann namens Daniel von vier Tieren, die aus dem Meer steigen. Der 
Traum endet mit der folgenden Vision: „Ich sah in diesem Gesicht in der Nacht, und siehe, es 
kam einer mit den Wolken des Himmels wie eines Menschen Sohn und gelangte zu dem, der ur-
alt war, und wurde vor ihn gebracht. Ihm wurde gegeben Macht, Ehre und Reich, dass ihm alle 
Völker und Leute aus so vielen verschiedenen Sprachen dienen sollten. Seine Macht ist ewig 
und vergeht nicht, und sein Reich hat kein Ende.“ Und sodann ist es das letzte Buch unserer Bi-
bel, die Offenbarung des Johannes, die uns zeigt, wie nach Christus das Kommen des Men-
schensohnes erwartet werden konnte: „Und ich sah, und siehe, eine weiße Wolke. Und auf der 
Wolke saß einer, der gleich war einem Menschensohn; der hatte eine goldene Krone auf seinem 
Haupt und in seiner Hand eine scharfe Sichel. Und ein andrer Engel kam aus dem Tempel und 
rief dem, der auf der Wolke saß, mit großer Stimme zu: Setze deine Sichel an und ernte; denn 
die Zeit zu ernten ist gekommen, denn die Ernte der Erde ist reif geworden. Und der auf der Wol-
ke saß, setzte seine Sichel an die Erde und die Erde wurde abgeerntet.“ Hier, in der Offenbarung 
des Johannes, ist die Wiederkehr des Menschensohnes ein Moment der Scheidung, der Tren-
nung, des Gerichts über diejenigen, die zu diesem Zeitpunkt auf der Erde leben. Erst später, so 
weiß die Offenbarung, nach tausend Jahren, wird in einem weiteren Gericht auch über die bereits 
Verstorbenen geurteilt. Über sie heißt es: „und sie wurden gerichtet, ein jeder nach seinen Wer-
ken.“

Unser Predigttext, der des zweiten Advents, handelt vom zweiten Advent, der zweiten Ankunft 
des Herrn. Zunächst mochte er uns dunkel erschienen; im Lichte zweier weiterer Texte steht uns 
zumindest das Thema klarer vor Augen. Zugleich sind wir bei einer schroffen Alternative gelan-
det: Entweder werden unsere Werke uns im Gericht retten – oder sie werden uns zur Verurtei-
lung gereichen.

An diesem Punkt möchte mit Ihnen innehalten und nun überlegen, wie wir in unserer Bibellektüre 
bisher vorgegangen sind. Wir haben einen Text gelesen; wir haben nach thematischen Entspre-
chungen gesucht – und wir haben die Texte einander ergänzen lassen. Die Methode, die wir an-
gewandt haben, wurde im Jahr 1516 interessierten Lesenden der Heiligen Schrift an einer ganz 
zentralen Stelle empfohlen. Erasmus von Rotterdam, der große Gelehrte, der führende Humanist 
seiner Zeit, ließ 1516 das Neue Testament in der griechischen Ursprache druckten. Es ist der 
Text, nach dem Luther fünf Jahr später das Neue Testament ins Deutsche zu übersetzen begann. 
1516 hatte Erasmus aber nicht nur das griechische Neue Testament veröffentlicht. Er verband 
damit er eine kleine Leseanleitung, eine Methodologie, den „méthodus“. Darin erklärt er, wie man 
sich die Bibel im Ganzen am besten erschließt. Die Kurzusammenfassung lautet: durch eine ge-
zielte Verbindung thematisch verwandter Stellen. So wie wir gerade zum Thema „zweite Ankunft 
des Herren“ nach den Textstellen gesucht haben, so empfiehlt Erasmus, eine Sammlung von 
etwa zwei- bis dreihundert Stichworten anlegen. Und zu jedem einzelnen davon stelle man die 
biblischen Passagen zusammen, die sich dann gegenseitig erhellen. Nach dieser „hervorragen-
den“ Methode, so empfiehlt uns Erasmus, habe „nicht nur Origenes, sondern auch Augustinus 
bei der Interpretation der heiligen Schriften“ gearbeitet. Mit ihr gelinge es uns, „eine dunkle Stelle 



aus dem Vergleich mit anderen klar[zu]machen“. Ebenfalls 1516, im Oktober, erkundigt sich 
hier in Wittenberg ein hoher Beamter des Kurfürsten, Spalatin, bei einem Theologieprofessor, 
bei Luther, was von Erasmus zu halten sei. Luther antwortete sehr direkt: Erasmus sei ein 
hochgelehrter Mann; er habe nur zwei Mängel: er habe Paulus nicht verstanden, und er habe 
sich nicht einmal die Mühe gemacht, Augustin zu lesen. Und beides hängt für Luther zusam-
men, wie er Spalatin schreibt: „Wenn [… Erasmus] aber nur den Augustinus lesen würde, […] 
so würde er vielleicht nicht nur den Apostel richtig verstehen, sondern auch dafür halten, daß 
Augustinus einer höheren Werthschätzung würdig sei, als er bisher geglaubt hat.“ Besonders 
eines habe Erasmus nicht verstanden: „Denn nicht […] werden wir gerecht dadurch, daß wir 
gerecht handeln, […] sondern […] durch Gerechtwerden und Gerechtsein tun wir gerechte 
Werke. Erst muß die Person geändert werden, danach die Werke.“ Was wir hier biblisch her-
aushören können, ist das dritte Kapitel aus dem Römerbrief, in dem Paulus eröffnet: „Nun ist 
aber die Gerechtigkeit, die vor Gott gilt, ohne Zutun des Gesetzes offenbar worden“; wir wer-
den „ohne Verdienst gerecht aus seiner Gnade durch die Erlösung, die durch Christus Jesus 
geschehen ist.“ – aus seiner Gnade, im Griechischen steht hier δωρεάν: Geschenkt! Umsonst! 
Ohne jede Eigenleistung. An damit sind wir bei dem Herzstück von Paulus‘ befreiender Bot-
schaft: Nicht unsere Leistung macht uns dem, was wir vor Gott und für unsere Mitmenschen 
sind. Alles, was wir haben und sind, verdanken wir göttlichen Gaben, göttlichen Geschenken. 
Unser Leben im Geist dieses Geschenkes ist ein Leben in Dankbarkeit, in Liebe, in Zugewandt-
heit, in Milde, in gegenseitiger Vergebung und in gegenseitigem Zuvorkommen. Es ist nicht das 
Leben einer Leistungsgesellschaft, in der die Privilegierten sagen: Es war viel harte Arbeit – 
womit sie zum Ausdruck bringen: Wir haben es verdient. Mit einem gewissen Anteil der Be-
scheidenheit, wird bisweilen hinzufügen: Etwas Glück hat auch dazugehört. Selbst bei solchen 
Zusätzen bleibt die Grundaussage: Ich habe es verdient. Bei Paulus geht es nicht um ein Ver-
dienst. Es geht um ein unverdientes Geschenk. Und eben dies habe sich Erasmus nicht er-
schlossen, so mochte Luther schon 1516 geurteilt haben.

Wie ging es weiter, zwischen Erasmus und Luther, zwischen Luther und Erasmus? Wir sind alle 
einigermaßen über die Hauptereignisse der Reformation orientiert. Wobei, hier in Wittenberg 
werde ich reformationsgeschichtliche Kenntnisse voraussetzen dürfen, die weit über dem 
Durchschnitt liegen. Wir alle wissen, dass Luther 1522 seine deutsche Übersetzung des Neuen 
Testaments vorlegte; und in seinen Vorreden formulierte er Leseanweisungen. Seine Empfeh-
lung war: Halte Dich an die Reden, an die Predigten, an Worte Christi – und nicht an die Schil-
derung seiner Taten und Werke. Aus diesem Grund empfahl er nicht etwa Matthäus, Markus 
und Lukas – sondern das Johannesevangelium als „das einzige, schöne und rechte Haup-
tevangelium.“ Dieses und die Briefe von Paulus und Petrus „sind die Bücher, die dir Christus 
zeigen und dich alles lehren, was dir zu wissen not und selig ist“. Über den Römerbrief erklärt 
er, dass sich in dessen Licht die ganze übrige Schrift erschließe: „Er ist bisher […] übel verfins-
tert worden, wo er doch an sich ein helles Licht darstellt, völlig ausreichend, die ganz Heilige 
Schrift zu erleuchten.“ Im selben Jahr 1522 setzte er auch sein Vorhaben fort, Musterpredigten 
zu den Sonntagsevangelien und Epistel verfügbar zu machen. Auch zu unserem Predigttext 
bietet er einen Vorschlag, der sehr ausführlich ist; Luther legt den Text Vers für Vers aus – und 
schließt mit einem Vorschlag für einen übertragenen Sinngehalt. So deutet er den Feigenbaum, 
der austreibt und den Sommer, der die Ernte und das Ende ankündigt, als die Heilige Schrift, 
deren Verständnis nun endlich Früchte trägt. Die daraus erwachsende Ankunft des Herren voll-
ziehe sich täglich: „Er kommt auch noch täglich durch das Evangelium geistlich in die gläubigen 
Herzen, was auch niemand sieht.“ Die Wiederkehr des Herren wird bei Lukas als „Erlösung“ 
geschildert – und daran schließt auch Luther an: „Wahrhaftige Christen aber stecken in großen 
Anfechtungen und Verfolgungen von Sünden und allerlei Übel, so daß ihnen dies Leben sauer 
und häßlich wird. Darum warten sie und verlangen und bitten, erlöst zu werden von Sünden 



und allem Übel, wie denn auch das Vaterunser sagt: dein Reich komme und erlöse uns vom 
Übel.“

Zeitgleich dazu legt auch Erasmus unseren Text aus. 1523 erschien dessen lateinische Para-
phrase. Er möchte die Schrecken der Endzeit dadurch mildern, dass er die Wachsamen ermun-
tert, auf den Tag der Wiederkunft möglichst vorbereitet zu sein. Und selbst, wenn wir diesen 
Tag nicht erlebten, gelte es doch stets, Gutes zu tun. Jeder Tag könne unser letzter Tag sein. 
Darin sollten wir dem Beispiel Christi folgen. Ein weiteres Jahr später, 1524, suchte Erasmus 
die öffentliche Auseinandersetzung mit Luther. Als Thema wählte er die „Freiheit des Willens“, 
und letztlich aus ihr leitete er ab, warum manche Menschen den Weg zum Heil fänden – und 
manche nicht. Es ist zumindest in Teilen die eigene Verantwortung des Menschen, sich dem 
Heilsangebot zu öffnen – sich darauf vorzubereiten, es anzunehmen und es bis zuletzt zu be-
wahren. Gottes Gnade spielt eine Rolle, eine sehr große Rolle sogar, aber der freie Wille des 
Menschen ist Teil der Entwicklung: „Ich billige die Meinung jener, die dem freien Willen einiges 
zuschreiben, aber der Gnade das meiste.“ Zugleich erneuert er, was er schon 1516 erklärt hat-
te: Die Schrift erhellt nicht alles; manches in der Schrift bleibt dunkel: „und wenn wir einzudrin-
gen versuchen, tappen wir desto mehr in der Finsternis, je tiefer wir eingedrungen sind, damit 
wir auf diese Weise einerseits die unerforschliche Majestät der göttlichen Weisheit, anderer-
seits die Schwäche des menschlichen Geistes erkennen. […] Sobald man an diesen Punkt ge-
kommen ist, dürfte es meiner Meinung nach besonnener und frömmer sein, mit Paulus auszu-
rufen: ,O Tiefe des Reichtums und der Weisheit und der Erkenntnis Gottes, wie unerforschlich 
sind seine Ratschlüsse, wie unergründlich seine Wege!‘“

Vor genau 500 Jahren, im Dezember 1525, veröffentlichte Luther seine Gegenschrift „Über den 
unfreien, den geknechteten Willen“. Ganz am Ende nimmt Luther auf das Paulus-Wort Bezug, 
auf das sich Erasmus eben bezogen hatte, und betont, dass auch das größte Werk des Men-
schen zu dem kleinsten Werk Gottes nichts ist: „Wie auch Paulus ausruft, wenn er sagt: ,O wel-
che Tiefe des Reichtums der Weisheit und der Erkenntnis Gottes, wie unbegreiflich sind seine 
Urteile und unerforschlich seine Wege.‘ Sie wären aber nicht unbegreiflich, wenn wir in jeder 
Hinsicht im Stande wären zu erfassen, warum sie gerecht sind. Was ist der Mensch im Ver-
gleich zu Gott? Wie viel ist es, was unsere Macht vermag im Vergleich zu seiner Macht? Was 
ist unsere Stärke im Vergleich zu seinen Kräften? Was ist unser Wissen im Vergleich zu seiner 
Weisheit? Was unser Wesen im Vergleich zu seinem Wesen? Kurzum: Was ist all das Unsere 
im Vergleich zu all dem Seinen? Wenn wir also […] bekennen, menschliche Macht, Stärke, 
Weisheit, Wissen, Wesen und alles Unsere seien überhaupt nichts im Vergleich zu göttlicher 
Macht, Stärke, Weisheit, Wissen und Wesen – was soll dann diese unsere Verkehrtheit, dass 
wir die alleinige Gerechtigkeit und das Urteil Gottes herumzerren? […] Waren sagen […] wir 
nicht auch hier: Unser Urteil ist nichts, wenn es mit dem göttlichen Urteil verglichen wird?“ Als 
die entscheidende Zusage Gottes, das Versprechen Christi hebt Luther aus der biblischen 
Überlieferung die Erlösung hervor, das Leben, den Frieden, das Heil.

Und dies ist die Botschaft unseres zweiten Advents: In das, was uns belastet, betrübt und 
schmerzt, verspricht Gott uns „Erlösung“. So, wie wir sind, wird uns zugesagt: „seht auf und er-
hebt eure Häupter, weil sich eure Erlösung naht“.

Und der Friede des Herren, der höher ist als alle Vernunft, bewahre Eure Herzen und Sinne in 
Christus Jesus.


